
29

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

ФІЛОСОФІЯ ТА ПОЛІТОЛОГІЯ В КОНТЕКСТІ СУЧАСНОЇ КУЛЬТУРИ
ISSN 2663-0265  (print) ISSN 2663-0273  (online)
Journal home page: https://fip.dp.ua/index.php/FIP

ФІЛОСОФСЬКІ НАУКИ
Олександр Миколайович КОРХ
Доктор філософських наук, професор, професор,
Університет митної справи та фінансів,
вул. В.Вернадського, 2/4, Дніпро, 49000, Україна

Oleksandr KORKH
D.Sc. (Philosophycal Sciences), Professor,
University of Customs and Finance,
2/4 V. Vernadsky Str., Dnipro, 49000, Ukraine

Е-mail: korh54@gmail.com, ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7175-5011
УДК 1(091)

ДО ПИТАННЯ ЕТНОКУЛЬТУРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ МИКОЛИ ГОГОЛЯ
Received 14 April 2025; revised 20 June 2025; аccepted 07 July 2025

DOI: 10.15421/342505
Анотація

У ході аналізу культурно-історичного та світоглядно-психологічного контекстів творчості Миколи 
Гоголя осмислюються витоки та особливості його етнокультурної ідентичності. Обґрунтовується 
теза, за якою світогляд Гоголя мав украй амбівалентний характер, оскільки був результатом дії 
феномену подвійної ідентифікації. Це призвело до значних розривів між українським «ґрунтом» та 
імперською «долею» видатного письменника. Попри це Гоголь як письменник сформувався насамперед 
на українському етнокультурному ґрунті і ніколи, попри всі перипетії долі, з ним не поривав. Водночас, 
на думку автора, методологічно коректним є погляд на Гоголя як на презентанта водночас і 
української, і російської культур, який свідомо і підсвідомо поєднував і виражав їх у своїй творчості. 
Тому представляти Гоголя в якійсь одній дихотомічно вираженій іпостасі – як «виключно нашого» 
(українського) чи, навпаки, «виключно не нашого» (російського), навряд чи, без спотворення істини, 
припустимо. 

Ключові слова: амбівалентність світогляду, етнокультурна ідентичність та 
самоідентифікація Миколи Гоголя.

ON THE QUESTION OF MYKOLA GOGOL’S ETHNOCULTURAL IDENTITY
Abstract

The article is devoted to the analysis of the cultural-historical and worldview-psychological contexts of 
Nikolai Gogol’s work and, in relation to this, to the comprehension of the origins and features of his ethnocultural 
identity. In the course of the analysis, the author substantiates the thesis that Gogol’s worldview was extremely 
ambivalent. This ambivalence was primarily a consequence of the phenomenon of double identification. 
This led to significant gaps between the Ukrainian “soil” and the imperial “fate” of the outstanding writer. 
Despite this, as an outstanding writer Gogol, was formed primarily on the Ukrainian ethnocultural soil and 
never, despite all the vicissitudes of fate, broke with it. At the same time, the author notes that consideration 
of Gogol as a representative of both Ukrainian and Russian cultures, who consciously and subconsciously 
combined and expressed them in his work, is methodologically correct. Therefore, it is hardly possible to 
present Gogol in some dichotomously expressed hypostasis - as “exclusively ours” (Ukrainian) or, conversely, 
“exclusively not ours” (Russian) without distorting the truth. The author defends the idea that the decisive 
factor in assessing the ethnocultural identity of a particular writer should not be the issue of language in itself. 
Despite the importance of the latter, researchers should take into account a wider range of issues regarding the 
ethnocultural origins of creativity, the specific authorial selection, comprehension and assessment of what fell 
into the writer’s vision, of course, the issue of figurative and stylistic means of organizing and expressing the 
author’s vision, as well as the issue of the nature of influencing this creativity on the fate of the corresponding 
ethnic group. The author believes that the aspects like essentially Ukrainian ethnocultural origins, vision, 
assessment, stylistics, - essentially made Gogol a classic of world literature. Moreover, all this determined the 
nature of his influence on Russian reality, and therefore on the further fate of its “Little Russian” component, 
since it in fact initiated the spread of a conscious desire for the development of Ukrainian identity. 

Keywords: ambivalence of worldview, ethnocultural identity and self-identification of Gogol.

© Корх О.М., 2025. All rights reserved.      

mailto:korh54@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7175-5011


30

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

Бути англомовним ще не означає бути 
англійцем

Деклан Кіберд
Постановка проблеми.
Одною із виразних рис вітчизняного сьо-

годення є прагнення до осмислення як влас-
них витоків, так і своєї причетності до надбань 
світової культури. І мова не лише про нашу 
спадщину на кшталт опішнянської кераміки 
чи петриківського розпису, а й про здобутки 
так званої «високої культури». Звісно, що при 
найбільш загальному підході до цієї теми, пи-
тання щодо генетичного «первородства» тих 
чи інших надбань світової культури представ-
ляється вторинним або ж навіть меншевар-
тим. Адже різниця між «своїм» (автохтонним) 
і «чужим» (запозиченим) нерідко важко вло-
вима, оскільки все, створене людиною, рано 
чи пізно починає належати всьому людству. 
Однак у контексті виразного «брендування» 
не лише сучасної економіки але й культури в 
цілому, а також перманентних «запозичень» 
одними здобутків інших, дане питання постає 
доволі гостро. Особливо для спільнот, які про-
довжують виборювати власну ідентичність.

Цілком виправданим у цьому зв’язку 
представляється звернення до постаті Миколи 
Гоголя, духовна спадщина якого надто довго 
позиціонується як один із відмінних брендів 
російської культури. «Майже два століття вче-
ні аналізували унікальний літературний голос 
Гоголя, щоб визначити йому «місце»… Панів-
ний напрям науки прийняв визначення Гого-
ля Бєлінським як «російського національного 
поета», усунувши тим самим будь-яке регіо-
нальне коріння…» [Scollins 2022]. Навіть у су-
часній Україні, особливо в контексті боротьби 
з залишками імперського минулого, зокрема 
шляхом зміни деяких топонімів та редагуван-
ня шкільних програм з літератури, мають міс-
це випадки фактичної відмови від великого 
письменника. Але наскільки таке відношення 
обґрунтоване? При всій очевидній причетно-
сті Гоголя до формування модерної російської 
літератури, яка, за словами Ф.Достоєвського, 
вийшла із «Шинелі» Гоголя, чи можна, не по-
ступаючись істиною, вважати його репрезан-
том культури виключно російської? Чи дійс-
но Гоголь, як стверджував В.Розанов, «був і 
хотів бути тільки російським поетом»? Адже 
той же Достоєвський визнавав, що Гоголь не 
лише народився але і повністю сформував-

ся як письменник в Україні. Якою була його 
власна самоідентифікація? Пошуки відпові-
ді на ці питання, особливо важливі в умовах 
активізації російського «православного літе-
ратурознавства», яка «супроводжується кате-
горичним (нерідко й брутально забарвленим) 
запереченням українства Гоголя як проблеми 
«вигаданої сепаратистами» і оголошення його 
«чисто русским писателем» і «чисто русским 
человеком» [Барабаш 2015: 300].

Аналіз досліджень і публікацій.
Осмислення зазначених питань виявля-

ється досить непростим. Насамперед тому, що 
фактично з другого видання «Тараса Бульби» 
(1842р.) розпочалося ретельне «зачищення» 
всього того, що могло стати підґрунтям для 
неупередженого осмислення життя і творчос-
ті видатного письменника. А після його смерті 
цей процес набуває системного та цілком ви-
значеного характеру. Усі «посмертні публіка-
ції Гоголя російською мовою були спрямовані 
на канонізацію його як російського імперсько-
го письменника» [Ilchuk 2021: 150]. Завдяки 
зусиллям Аксакових, П.Аннєнкова, М.Пого-
діна та інших тотального поширення набуває 
погляд на Гоголя як на «великого російського 
письменника», виразника російського право-
славного духу. У певних модифікаціях такий 
погляд домінує і в післяреволюційних, у тому 
числі екзильних (Д.Мережковський, К.Мо-
чульський, С.Франк та інші), і в радянських 
(М.Попович), і пострадянських (Ю.Манн) та 
й здебільше зарубіжних (R.Maguire) дослі-
дженнях. 

Щодо українського гоголезнавства, запо-
чаткованого ще П.Кулішем та М.Максимо-
вичем, то для нього характерні вкрай супере-
чливі оцінки і самого Гоголя, і його творчості. 
Так, В.Зіньківський вважав, що за своїм вихо-
ванням і почуттями Гоголь «повністю і абсо-
лютно належав Росії» і був «російською лю-
диною». В принципі те саме але з негативною 
конотацією стверджував Ю.Липа, який ди-
вився на Гоголя як на «зрадника», який поли-
шив власний народ. Для Є.Маланюка Гоголь 
це представник «політичного малоросійства», 
тоді як для Ю.Косача навпаки, – ледь не свідо-
мий діяч українського супротиву імперії.

Звісно, мірою віддалення від тоталітар-
ного минулого, зростає кількість більш зва-
жених підходів до феномену Гоголя. Йдеться, 
зокрема, про розвідки канадського дослідника 



31

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

українського походження Ю.Луцького, в яких 
ставиться питання про належність Гоголя до 
так званих «бі-культурних» митців [Луць-
кий 2002]. Про дослідження І.Колесник, яка 
стверджує, що використання методу мереже-
вого аналізу культурно-інтелектуальної істо-
рії взагалі знімає питання «як поділити Гого-
ля?», оскільки свідчить, на її думку, що «у сві-
домості, житті та творчості письменника не 
існувало окремих російського та українського 
культурного світів – це був єдиний і цілісний 
культурний світ Гоголя» [Колесник 2009: 575]. 
Дуже цікаві своєю глибиною та різнопланові-
стю багаторічні дослідження Ю.Барабаша, в 
яких автор намагається осмислити «невитрав-
не українство російського письменника Гого-
ля» [Барабаш 2015: 2]. Водночас мають місце 
і зрозумілі за пафосом але все ж доволі спро-
щені оцінки великого письменника, згідно 
яких «Гоголь не російський, а радше антиро-
сійський письменник… Російськомовний – і 
не більше того» (В.Купрієнко). Важливі зміни, 
у тому числі методологічного характеру, спо-
стерігаються і в зарубіжному гоголезнавстві. 
Йдеться, зокрема, про роботу американської 
дослідниці Е.Бояновської, яка доволі перекон-
ливо показує, що поширений у світі русифіко-
ваний образ Гоголя є «результатом культурної 
політики, а не наукового аналізу». Насправді 
ж Гоголь, на її думку, знаходиться між двома 
культурами та національними парадигмами, 
що співіснували в імперській структурі [Боя-
новська 2013]. Канадська славістка Ю.Ільчук, 
замість того, щоб стати на доволі поширену 
позицію «або українець/або росіянин», нама-
гається обґрунтувати тезу про «культурну та 
мовну гібридність» Гоголя [Ilchuk 2021: 169]. 

Мета дослідження. З огляду на таке 
різноманіття оцінок та інтерпретацій голов-
на мета даного дослідження полягає в тому, 
щоб на основі аналізу культурно-історично-
го та світоглядно-психологічного контекстів 
творчості та життєвого шляху Миколи Гоголя 
осмислити витоки та особливості його етно-
культурної ідентичності та самоідентифікації. 

Виклад основного матеріалу.
Зазначене різноманіття має в своїй основі 

не лише ідеологічні чи методологічні розбіж-
ності їх авторів, але й принаймні неоднознач-
ну позицію самого Гоголя щодо поставлених 
нами питань. Намагаючись пояснити цю неод-
нозначність дослідники посилаються на різні 

причини. У тому числі на психічні проблеми, 
начебто, притаманні Гоголю. У жодному разі 
не заперечуючи право дослідників і на такий 
аспект аналізу, все ж принципово неприйнят-
ною представляється будь-яка, тим більш іде-
ологічно вмотивована, монокаузальність при 
осмисленні та оцінці такого складного явища 
як творчий світ видатного митця, який є ре-
зультатом складної констеляції культурно-іс-
торичних та особистісних контекстів його 
життєвого шляху. 

Вочевидь, що засадничою для аналізу фе-
номену Гоголя має стати оцінка його першого 
біографа П.Куліша, за якою Гоголь це «дитя 
свого часу і свого суспільства» [Куліш 1989: 
533], з усіма притаманними останнім особли-
востями та протиріччями. В принципі такий 
підхід має бути спільним при аналізі творчос-
ті будь-якого, принаймні значного митця. Од-
нак у випадку Гоголя особливості відповідно-
го «хронотопу» мали вирішальний вплив на 
характер його творчості та світогляду. Виріс-
ши в сім’ї поміщика «середньої руки», як і всі 
українські дворяни лівобережної України того 
часу Гоголь вимушений був пристосовуватися 
до російських імперських реалій. Як резуль-
тат, він не уникнув жорсткої, організованої 
на державному рівні русифікації, а відтак і 
всіх наслідків феномену подвійної ідентифі-
кації, яка «розпинала» Гоголя між козацьким 
минулим України та імперською російською 
сучасністю. З одного боку, Гоголь достат-
ньо добре знав про свій потужний козацький 
«бекграунд», представлений по жіночій лінії 
гетьманами Михайлом та Петром Дорошен-
ками, Іваном Скоропадським, генеральним 
обозним Петром Забілою, чернігівськими 
полковниками Яковом та Юхимом Лизогу-
бами та іншими [Чухліб 2013], і однозначно 
пишався ним. З іншого боку, бажаючи само-
реалізації, він вимушений був ідентифікувати 
себе і з загальноросійським дворянством. Це 
було обов’язковою умовою життєвого успіху, 
досягнення якого молодий і вкрай амбітний 
Гоголь, за прикладом своїх успішних земляків 
Безбородьків, Капністів, Кукольників, Лизо-
губів, Розумовських, Трощинських та інших, 
пов’язував зі здобуттям найвищого визнання 
«на теренах суспільного служіння». Це й при-
звело до вкрай амбівалентних інтенцій його 
світогляду, у тому числі щодо власної етно-
культурної ідентичності. 



32

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

Вихований не просто в україномовній 
сім’ї (принаймні на рівні побутового спілку-
вання), а в сім’ї з вартим поваги козацьким 
минулим, Гоголь постійно відчував власну 
«іншорідність» серед більшої частини сво-
го петербурзького та московського оточення. 
Важливо при цьому, що навіть здобувши пер-
шої літературної слави та визнання, він так і 
не досягнув ні творчої свободи, ні фінансової 
незалежності, які прямо та опосередковано 
залежали від «монаршої милості», а відтак 
– від його лояльності по відношенню до ім-
перських реалій. У той же час молодий пись-
менник добре пам’ятав досвід свого батька 
та інших земляків літераторів, які, внаслідок 
тривалих заборон на українську мову, не мали 
можливості публікувати свої твори. І оскільки 
після 1832 р. «будь-яке відхилення від мовної 
коректності, не кажучи вже про використання 
української мови, сприймалося як ознака не-
лояльності до імперії» [Ilchuk 2021: 101], Го-
голь свідомо відмовляється від «малороської» 
тематики та лексики першого – «русофобсько-
го», за визначенням головного російського го-
голезнавця Ю.Манна, періоду своєї творчості.

Ця відмова, однак, не надто змінила імплі-
цитного відношення Гоголя і до України, і до 
імперської Росії. Що, ймовірно, і послужило 
підставою для доволі важливої у контексті да-
ного дискурсу характеристики Гоголя Бєлін-
ським як близького і зрозумілого для росіян, 
але все ж «не русского поэта» (1835 р.). Що-
правда, уже після прем’єри «Ревізора» (1836 
р.) Гоголю, який з розпачом усвідомив, що за 
«найменшу тінь істини» проти нього «поста-
ли цілі стани», доводиться довго роз’яснювати 
російському читачеві і глядачеві, що його ко-
медія не лише дуже смішна, але і дуже сумна і 
що «за його посмішкою криються гарячі сльо-
зи». «Близькість і зрозумілість» виразно змен-
шуються, а значна частина читацьких відгуків 
набувають відвертого негативно-агресивного 
характеру після публікації Гоголем першо-
го тому «Мертвих душ» (1842 р.) – найбільш 
повного, за влучною характеристикою Герце-
на, «курсу патологічної анатомії російського 
чиновництва» [Герцен 2018]. Цей твір дійс-
но сколихнув читацьку Росію, деяка частина 
якої розцінила «Мертві душі» як «потворну 
карикатуру та наклеп на Росію» (Ф.Булгарін), 
а тому проголосила їхнього автора ворогом 
Росії і вимагала не багато не мало відправити 

його в кайданах до Сибіру (граф Ф.Толстой – 
«американець»).

Така реакція викликала у, м’яко кажучи, 
небайдужого до критики Гоголя, відверто па-
нічні настрої. З того часу письменник, який 
прагнув писати з «правдою і злістю», оскільки 
щиро вірив, що його викривальна сатира буде 
сприяти духовному оновленню російського 
суспільства, вимушений був робити це вкрай 
обережно, постійно озираючись на реакцію 
суспільства та свого найближчого оточення. 
Слід при цьому зауважити, що перестороги 
Гоголя були аж ніяк не зайвими. Повстання 
декабристів 1825 року, польське визвольне 
повстання 1830-1831 років, а також револю-
ційні виступи тридцятих років ХІХ століття 
викликали у царської влади справжній страх 
та бажання придушити будь-які критичні на-
строї не лише в Європі, але і в самій Росії. І з 
огляду на те, що безумовно потужним джере-
лом таких настроїв в тогочасній імперії була 
творчість і самого Гоголя, а також, не бажаю-
чи «повторить вечную участь поэтов на роди-
не», письменник вимушений був бути вкрай 
обачним і виїхав за кордон.

Ситуація ускладнювалася тим, що спроби 
творчого самовизначення Гоголя відбувалися 
в атмосфері постійного конфлікту між мос-
ковським і петербурзьким, вітчизняним і за-
кордонним осередками його культурно-інте-
лектуальних комунікацій. Особливо гострим 
цей конфлікт був між «слов’янофілами» і 
«західниками», в орбіту впливу яких потра-
пив знаний але політично наївний і при цьому 
фінансово залежний письменник. Публіка-
ція творів, а відтак і елементарне виживання 
письменника повністю залежало від «монар-
шої милості», а також від стосунків з впли-
вовими представниками цих світоглядних 
«мейнстрімів» – здебільшого літературними 
критиками, редакторами, видавцями тощо. 
Це породжує світоглядні «гойдалки» Гоголя 
та спроби реабілітувати себе в очах переду-
сім царської сім’ї та її оточення. У хід пішли 
листи до впливових друзів із запевненнями 
у його однозначно лояльних, «вірнопідданих 
почуттях», редагування у відповідному річи-
щі вже навіть виданих творів, адже він, буцім 
то, «буде задоволений ними лише тоді, коли 
ними буде задоволений цар». Прикладом та-
ких трансформацій стало концептуально від-
редаговане друге видання «Тараса Бульби» 



33

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

(1842 р.). Тут з’являються пасажі, яких і «на 
дух» не було у виданні 1835 р., де «Гоголь 
жодного разу не згадує «русскую землю», 
«русский дух», «православную веру» і вза-
галі не вживає слів «русский, русские, рус-
ская»… Якщо Гоголь пише про віру, то лише 
про «віру християнську» і «віру Христову»… 
Ба й п’ють козаки у першій редакції «Бульби» 
лише за три речі: за віру Христову, за Січ і за 
славу. І, сякі-такі жодного разу – паразіти! 
– за «русскую землю» [Малкович 2019: 601-
602], оскільки Гоголь однозначно пише про 
«Козацьку землю», тобто Україну. Ну, а карко-
ломний зигзаг про «русского царя» наприкінці 
другої редакції твору, за виразом Малковича, 
взагалі з’явився як «пилип-з-конопель» [Там 
само]. Власне, у цій же атмосфері з’являються 
і обіцянки Гоголя написати другий том «Мер-
твих душ», в якому «за мертвими душами він 
знайде душі живі», тим самим «спрямуючи 
все суспільство до прекрасного». 

Безумовно важливим був і особистісний 
світоглядно-психологічний контекст твор-
чості Гоголя. Як відомо, він успадкував від 
своєї матері, окрім усього іншого, і такі важ-
ливі для розуміння його особистої трагедії та 
творчості риси як набожність, забобонність, 
недовірливість, постійний страх перед карою 
Божою, містицизм та відчуття приреченості 
власної долі, які і зумовили його домінуюче 
містико-екстатичне та песимістичне сприй-
няття світу. У той же час гоголівський світо-
гляд, як втім і світогляд багатьох його сучас-
ників, формувався під значним впливом ідей 
романтизму, який і в мистецтві, і в філософії 
був пов’язаний з обожненням людини, куль-
том сильної особистості та егоцентризмом. 
Відповідно до цього і сам Гоголь, за оцінкою 
окремих дослідників, був «крайнім, напруже-
ним індивідуалістом», який з дитячих років 
надихався ідеями самоствердження та често-
любства (К.Мочульский). Однак домінуюче 
містико-екстатичне та песимістичне сприй-
няття світу, багатократно посилене небезпід-
ставним страхом повторити долю Рилєєва, 
Грибоєдова, Пушкіна, Лєрмонтова та інших, 
а також бажання створити в очах імперської 
влади образ лояльного вірнопідданого, мали 
своїм наслідком безсумнівно серйозні сві-
тоглядні метаморфози письменника. Роман-
тично-індивідуалістичні інтенції та натхнен-
ність першого періоду все більше поступаюся 

місцем містико-релігійному сприйняттю світу 
та виправданню, з позицій гегелівської ідеї 
розумності будь-якої дійсності, імперських 
реалій. Відбувається поступове перетікання, 
за словами Є.Маланюка, «Гоголя в Ґоґоля». 

Апофеозом такої світоглядної трансфор-
мації стали «Вибрані місця із листування з 
друзями» (1847 р.), в яких письменник, за його 
словами, мав намір апробувати свої ідеї щодо 
шляхів «воскресіння» героїв першого тому 
«Мертвих душ». При найбільш загальному 
підході ці шляхи вбачалися в оновленні пра-
вослав’я, «оцерковленні життя» і на цій осно-
ві поверненні російського суспільства до ідей 
та принципів «первозданного» християнства. 
Однак, попри анонсовані наміри, в очі кида-
ється насамперед відвертий і навіть пристрас-
ний (явно неочікуваний від того, хто приніс 
в російську літературу критичну інтонацію) 
захист основних «китів» російської дійсності 
– самодєржавія, православія та народності. 
Причому нерідко, як то, скажімо, у випадку 
виправдання кріпосництва, в примітивно-ар-
хаїчний і навіть агресивно-консервативний 
спосіб. Однак, попри всі «тонкощі» автор-
ської аргументації, «Вибрані місця» виклика-
ли нищівну критику. Причому не лише з боку 
західників, насамперед в особі Бєлінського, 
але і слов’янофілів, які охарактеризували цю 
книгу як повне вираження всього зла, яке, на-
чебто, охопило Гоголя на Заході, більше того 
– як свідоцтво його божевілля (К.Аксаков). 
Критики не пробачили Гоголю ані загальної 
менторської тональності та претензій на об-
раз «письменника-пророка», характерних для 
цього твору, ані «наклепу на Росію» та пра-
вославну церков, ані по суті протестантської 
оцінки права кожного, у тому числі письмен-
ника, на тлумачення слова Божого та пастор-
ську діяльність. Гоголь був приречений. 

Таким було культурно-історичне та сві-
тоглядно-психологічне підґрунтя життєвого 
шляху великого письменника, розуміння якого 
є необхідною умовою адекватного осмислен-
ня творчості Гоголя, її метаморфоз та виразно 
амбівалентних інтенцій: відчуття приречено-
сті долі і в той же час прагнення до самоствер-
дження; страху перед карою Божою і майже 
несумісної з цим амбіційності (читай гордості 
і честолюбства); апріорі середньовічного пе-
симізму у відчутті світу і парадоксально рене-
сансного – сміхового його відображення, які 



34

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

були тією специфічною призмою, через яку 
відбувалося його сприйняття світу та власної 
ролі в ньому – бути своєрідним Зоїлом, який 
через «уличение низкого порока» сприяє вдо-
сконаленню світу. 

З урахуванням зазначеного слід, вочевидь, 
розглядати і питання етнокультурної іден-
тичності Гоголя. Сам письменник, в силу ви-
щевикладених обставин, зазвичай намагався 
уникати прямої відповіді на це питання. По-
казовою у цьому відношенні є його щира (чи 
все-таки нарочита?) невизначеність з власною 
ідентичністю, оприлюднена у відомому листі 
до Алєксандри Смірнової від 12(24) грудня 
1844 року. На пропозицію останньої поясни-
ти, хто він насправді – «росіянин чи хохлик?», 
Гоголь відповідає, що, начебто, і сам не знає 
яка в нього душа, «хохлацкая или русская. 
Знаю только то, что никак бы не дал преиму-
щества ни малороссиянину перед русским, ни 
русскому перед россиянином» [Гоголь 1952: 
XII, 419]. Чого варте, однак, саме визнання 
цієї невизначеності(!) в умовах майже безпе-
рервного посилення жорсткого переслідуван-
ня української мови, і в першу чергу україн-
ського письменництва, щоб його, не дай Боже, 
«любовь к родине (тобто, до України. – О.К.) 
не имела перевеса над любовью к (російсько-
му. – О.К.) отечеству!», коли в столичних са-
лонах його називають «хохлом-чужинцем» 
і навіть ворогом Росії. Однак, вперте – «не 
знаю», по суті рівнозначне відмові іденти-
фікувати себе з Росією. На думку Ю.Ільчук, 
гра Гоголя з національною ідентифікацією, 
«була ще одним трюком, який він розіграв з 
російським суспільством, яке бажало, щоб він 
відкрито проголосив свою російську ідентич-
ність, але замість цього отримало від нього 
зізнання в наявності гібридної ідентичності» 
[Ilchuk 2021: 168].

Витоки такого «двоєдушія» сам Гоголь 
убачає в тому, що в його душі, як і в душі «ма-
лоросійського» народу взагалі, «дивовижно 
зіштовхнулись... дві різнохарактерні стихії: 
європейська обережність та азійська безтур-
ботність, простодушність та хитрість, сильне 
діяльне начало та превеликі лінощі й млість, 
потяг до розвитку й вдосконалення – і нама-
гання здаватися таким, що зневажає доскона-
лість» [Гоголь 1950: 31-32]. Саме звідси, якщо 
дотримуватися логіки письменника, такі су-
перечливі інтенції його власної творчості. З 

одного боку, відвертий квієтизм і рекоменда-
ції підкоритися «Тому, від Кого все залежить», 
а з іншого – неприхована повага до невгамов-
ного волелюбства своїх предків  козаків, буй-
на воля яких не могла терпіти законів і вла-
ди, суперечних природі людини. Принизливі 
для людської гідності розмови про розумність 
того, хто «використовує нас усіх замість цегли 
для будівництва» і, водночас, по суті «лібер-
таріанська» симпатія до ідеї особистого «са-
мовладдя», за якою кожен має право «бути ді-
ючою особою, а не глядачем» і повну свободу 
приставати або ні до такого способу життя. З 
одного боку, холопсько-вірнопідданські спо-
дівання на доброго «повновладного монарха», 
що «піднімається з руської землі», а з іншого 
– достатньо виразне розуміння того, що сус-
пільство поліпшиться лише тоді, коли «кож-
на окрема людина візьметься сама за себе». 
Розмови про необхідність єдності з «північ-
ними братами» та користь від письменства 
«владичною» мовою і, в той же час прозор-
ливе усвідомлення того, чим це загрожує для 
українського народу «так отличному от рус-
ских, дышавшему вольностью и лихим коза-
чеством, хотевшему пожить своею жизнью? 
Ему угрожала утрата национальности…», – 
чітко констатує письменник [Гоголь 1952: IX, 
83-84]. 

Цілком очевидно, таким чином, що сві-
тогляд Гоголя у своїй основі є наслідком фе-
номену подвійної ідентифікації, результатом 
складної констеляції козацького минулого і 
імперської сучасності, що зіткнулися у житті 
українського народу того часу, містичних та 
раціоналістичних, романтичних та реалістич-
них, індивідуалістично-лібертаріанських та 
общинно-консервативних ціннісних інтенцій, 
а також особистісно-психологічних характе-
ристик великого письменника. Цей світогляд 
піддавався інколи карколомним «гойдалкам», 
у тому числі щодо питання його етнокультур-
ної ідентичності. Так звана «духовна проза» 
Гоголя дійсно містить чимало прикладів його 
самоідентифікації з імперським російським 
світом: він з патетикою говорить про «нашу» 
(у тому контексті російську) історію, мову, 
«істинно руську душу», «любов до царя» 
тощо. Однак така самоідентифікація далеко 
не завжди відповідає латентному самоусві-
домленню Гоголя, вираженому насамперед у 
його приватному листуванні. Так, зокрема, у 



35

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

своїх листах до М.Максимовича Гоголь з про-
никливістю пише про «історію нашої єдиної 
бідної України», про «наш, а не їхній» Київ, 
де «діялись діла країни нашої», про те, що 
«ми, слава Богу, вольні козаки!» і т. і. І ця са-
моідентифікація постійно сублімується! І не 
лише у відвертій авторській зневазі до «тих 
низьких малоросіян», тих «мізерних і нік-
чемних створінь», які, досягнувши якогось 
успіху і збивши капітал, «урочисто додають 
до прізвища свого, що кінчається на о, склад 
въ» [Гоголь 2008: II, 8]. А й у власноручному 
записі в книзі реєстрації готелю Карлсбаду – 
«Mr. Nicolas de Gogol, Ukrainien», пристрасті 
до української історії, фольклору та природи, 
за підсумком – у всій його творчості, яка з са-
мого початку несла в собі «загальні душевні 
схильності його українського походження» 
(С.Франк). Ці схильності проявляли себе і в 
сюжетах, і в лексиці, і у виразно відмінному 
ставленні до «північної Пальміри» та до Ми-
ргороду, і в специфічному «малоруському» 
гуморі, який виражав справжнє авторське від-
ношення до дійсності, у тому числі власне ро-
сійської. 

Щодо мови творів Гоголя. Чимало дослід-
ників вважають, що в питанні національної 
ідентифікації художньої літератури головним 
критерієм має бути слово, мова твору. Так, 
Ю.Барабаш, керуючись цим критерієм «на-
ціонального красного письменства», а також 
виходячи з того, що Гоголь не писав своїх тво-
рів українською мовою, вважає його росій-
ським письменником. Такий підхід, однак, не 
позбавляє відчуття когнітивного дисонансу, 
у тому числі і самого автора. Ймовірно саме 
тому, на підставі умовного і евристичного, за 
визнанням самого автора, вичленування двох 
відносно автономних – культурного і літе-
ратурного рівнів аналізу феномену Гоголя, 
Ю.Барабаш пропонує представити його, з од-
ного боку, як «російськомовне відгалуження 
питомо української духовної культури (тут і 
далі курсив мій. – О.К.)», а з іншого – як «ре-
альний факт історії російської літератури» 
[Барабаш 2015: 241-242, 259]. Завдяки цьому 
на рівні культурного аналізу Гоголь постає як 
«наш», «український геній» і т. і., тоді як на 
рівні аналізу літературного – як по суті «не 
наш», «великий російський письменник». Як 
на мене, така дихотомія, в основу якої покла-
дене суто умовне і евристичне розчленування 

відносно автономних рівнів аналізу, є доволі 
проблематичною. Вона зручно «класифікує», 
«вписує» великого письменника в усталені, 
по факту імперські наративи, але базується на 
суто умовній можливості виокремити худож-
ню літературу з загального контексту духов-
ної культури. А відтак, як мінімум спрощує 
і реального Гоголя, культурна та літературна 
іпостасі якого в принципі ніколи не були ві-
докремленими, і його місце в реальному куль-
турно-історичному та літературному процесі, 
і врешті решт питання критеріїв національної 
художньої літератури. 

Гадається, що при всій важливості крите-
рію мови (різні мови, як стверджував В.Гум-
больдт, є в дійсності різними світобачення-
ми), російська у Гоголя виступала передусім 
матеріальною оболонкою оприлюднення його 
українського менталітету. По суті, за словами 
Куліша, які знаходять підтвердження в працях 
Й.Мандельштама, А.Білого та інших літерату-
рознавців, Гоголь в російській літературі був 
передусім перекладачем, тобто репрезантом 
української культури [Куліш 1989: 462-467]. 
Більше того, саме в ролі такого репрезанта 
він і зробив свій внесок у світову літературу. 
Відтак, дорікати Гоголю за чужу мову, як то 
інколи буває з боку окремих вітчизняних до-
слідників, немає ніякого сенсу. Тим більше, 
що за такого підходу як бути, скажімо, з Пав-
лом Русином, Станіславом Оріховським та 
іншими, які писали переважно латиною? Як 
бути з Тарасом Шевченком, певна частка по-
вістей та віршів якого, внаслідок прямої забо-
рони царя писати українською, були написані 
чужою мовою? І як бути з іншими письмен-
никами українцями та, зрештою, і не україн-
цями, скажімо Чингізом Айтматовим, який 
попри те, що писав переважно російською, у 
той же час вважається найбільшим тюркомов-
ним письменником сучасності? Вочевидь є 
сенс в словах, взятих за епіграф до цієї статті. 
Будучи екстрапольованими на нашу ситуацію 
вони означають, що бути російськомовним ще 
не означає бути росіянином, та й врешті решт 
російським письменником.

Виходячи з цього припускаємо, що ви-
значальним при оцінці етнокультурної на-
лежності того чи іншого письменника має 
бути не саме по собі питання мови. За всієї 
значущості останньої до уваги треба брати 
більш широке коло питань, насамперед щодо  



36

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

етнокультурних витоків творчості пись-
менника, специфічного авторського відбору, 
осмислення і оцінки того, що потрапляло 
в коло його бачення, звісно, питання образ-
но-стилістичних засобів упорядкування та 
вираження авторської візії, а також пи-
тання характеру впливу його творчості на 
долю свого етносу. Цілком очевидно, що саме 
«роздвоєне», але у своїй основі українське 
етнокультурне коріння, бачення, оцінки, сти-
лістика Гоголя – тобто все те, що Ф.Тютчев 
і Ф.Толстой назвали проявами його «хохла-
цкой души» – по суті, і зробило його класиком 
світової літератури. Тобто, саме український 
«субстрат його мистецтва, мови і філософії» 
допоміг набути творчості Гоголя «універ-
сальної візії» [Луцький 2002: 69], яка, власне, 
і визначила характер впливу цієї творчості 
на російську дійсність, а відтак і на подаль-
шу долю її «малоросійської» складової. Цей 
вплив важко переоцінити. «Жахливий хохол», 
за відомими словами В.Розанова, зруйнував 
велич монументальної Росії, після чого стало 
не страшно і не жаль руйнувати її. Тому то, 
на його думку, «ніколи більш страшної люди-
ни… не приходило на нашу землю». Гадаєть-
ся, що і в цьому впливі проявляється цілком 
визначена етнокультурна ідентичність велико-
го митця, який у підсумку відчутно посприяв 
трансформації Малоросії в Україну, оскільки 
«допоміг кристалізації стихійних українських 
начал і перетворенню їх у свідоме прагнення 
до розвитку українського життя і культури». 

Висновки.
З огляду на сказане, чи можемо ми відмо-

витися від рідства з цією вкрай суперечливою, 
у чомусь вочевидь слабкою, непослідовною і 

навіть малодушною але, безумовно, геніаль-
ною людиною? Як на мене, то ні. Однак, чи 
означає це, що Гоголь репрезентує виключно 
українську культуру, у тому числі літерату-
ру? Також, гадаю, що ні. Сьогодні стало оче-
видним, що при осмислені феномену Гоголя 
методологічно коректним є визнання можли-
вості різних, хоч і позірно взаємовиключних 
його тлумачень як реаліста або ж як містика, 
критика або романтика. І ці тлумачення не ви-
ключають, а радше взаємодоповнюють один 
одне. Цілком коректним у цьому контексті 
представляється і погляд на Гоголя як на пре-
зентанта водночас і української, і російської 
культур, який свідомо і підсвідомо поєднував 
і виражав їх у своїй творчості. Тим більше, 
що сам Гоголь, у вище згаданому листі до 
А.Смірнової, визнавав наявність у собі двох 
натур – української та російської, які обидві 
надто щедро обдаровані Богом, однак кожна з них 
окремо містить в собі те, чого немає в іншій [Гоголь 
1952: XII, 419]. У контексті нинішніх росій-
сько-українських змагань це важко прийняти. 
Однак це так. Важливо при цьому не забувати, 
що геній Гоголя, який виник внаслідок «роз-
риву між ґрунтом та долею» (Ю.Барабаш) і 
на сьогодні став здобутком усього людства, 
сформувався саме на українському етнокуль-
турному ґрунті і ніколи, попри всі перипетії 
долі, з ним не поривав. Відтак Гоголь – це до-
конаний факт не лише російської, але й укра-
їнської культури, у тому числі літератури. І 
представляти його в якійсь одній дихотомічно 
вираженій іпостасі – як «виключно нашого» 
(українського) чи, навпаки, «виключно не на-
шого» (російського), навряд чи, без спотво-
рення істини, припустимо. 

Бібліографічні посилання
Ilchuk, Y. (2021). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identit. Toronto and London. University of Toronto 

Press. URL: https://surl.lt/szbtnk
Langen, T. (2023). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identity by Yuliya Ilchuk (review). Modern Language 

Review, 118(1), 148-150.
Maguire, R. (1996). Exploring Gogol. Stanford: Stanford University Press.
Scollins, K. (2022). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identity by Yuliya Ilchuk (review). Pushkin Review, 

24(1), 97-101.
Барабаш, Ю. (2015). У напряму до Гоголя: студії різних літ. К.: Темпора. 
Бояновська, Е. (2013). Микола Гоголь: між українським і російським націоналізмом. К.: Темпора.
Гоголь, М. (2008-2012). Зібрання творів: у 7 т. К.: Наукова думка. 
Гоголь, Н.В. (1952). Размышления Мазепы. Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений: В 14 т. Т.IX. 
Гоголь, Н.В. (1952). Письмо к А.О. Смирновой от 12(24) декабря 1844 г. Гоголь Н.В. Полное собрание 

сочинений: В 14 т. Т.XII. 

https://surl.lt/szbtnk
https://muse.jhu.edu/article/903273


37

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2025, Т. 17, № 1

Гоголь, Н.В. (1950). Собр. соч.: В 6 т. Т.6.
Куліш, П. (1989). Твори: в 2-х т. К.: Дніпро. Т.2.
Колесник, І. (2009). Гоголь. Мережі культурно-інтелектуальних комунікацій. К.: Ін-т історії України 

НАНУ.
Луцький, Ю. (2002). Страдництво Миколи Гоголя, знаного також як Ніколай Ґоґоль. Київ. https://core.

ac.uk/download/pdf/38364972.pdf 
Малкович, І. (2019). Від редактора: декілька зауваг щодо перекладу «Тараса Бульби». Гоголь, Микола. 

Українські повісті. К.: А-БА-БА-ГА-ЛА-МА-ГА. 
Попович, М. (1989). Микола Гоголь: Роман-есе. К.: Молодь. 
Чухліб, Т. (2013). Козацьке коріння Миколи Гоголя. К.: Наш час. 

Reference
Barabash, Yu. (2015). U napriamu do Hoholia: studii riznykh lit [Towards Gogol: studies of different years]. 

K.: Tempora. (in Ukrainian)
Boianovska, E. (2013). Mykola Hohol: mizh ukrainskym i rosiiskym natsionalizmom [Mykola Gogol: between 

Ukrainian and Russian nationalism]. K.: Tempora. (in Ukrainian)
Chukhlib, T. (2013). Kozatske korinnia Mykoly Hoholia [Козацьке коріння Миколи Гоголя]. K.: Nash chas. 

(in Ukrainian)
Hohol, M. (2008-2012). Zibrannia tvoriv [Зібрання творів]: u 7 t. K.: Naukova dumka. (in Ukrainian)
Hohol, N.V. (1950). Sobr. soch. [Collected works]: V 6 t. T.6. (in Russian)
Hohol, N.V. (1952). Pysmo k A.O. Smyrnovoi ot 12(24) dekabria 1844 h [Letter to A.O. Smirnova on December 

12 (24), 1844]. Hohol N.V. Polnoe sobranye sochynenyi: V 14 t. T.XII. (in Russian)
Hohol, N.V. (1952). Razmыshlenyia Mazepы [Mazepa’s thoughts]. Hohol N.V. Polnoe sobranye sochynenyi: 

V 14 t. T.IX. (in Russian)
Ilchuk, Y. (2021). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identit. Toronto and London. University of Toronto 

Press. URL: https://surl.lt/szbtnk 
Kolesnyk, I. (2009). Hohol. Merezhi kulturno-intelektualnykh komunikatsii [Gogol. Networks of cultural and 

intellectual communications]. K.: In-t istorii Ukrainy NANU. (in Ukrainian)
Kulish, P. (1989). Tvory [Works]: v 2-kh t. K.: Dnipro. T.2. (in Ukrainian)
Langen, T. (2023). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identity by Yuliya Ilchuk (review). Modern Language 

Review, 118(1), 148-150.
Lutskyi, Yu. (2002). Stradnytstvo Mykoly Hoholia, znanoho takozh yak Nikolai Gogol [The Suffering of 

Nikolai Gogol, also known as Nikolai Gogol]. Kyiv. https://core.ac.uk/download/pdf/38364972.pdf (in 
Ukrainian)

Maguire, R. (1996). Exploring Gogol. Stanford: Stanford University Press.
Malkovych, I. (2019). Vid redaktora: dekilka zauvah shchodo perekladu «Tarasa Bulby» [From the editor: a 

few notes on the translation of «Taras Bulba»]. Hohol, Mykola. Ukrainski povisti. K.: A-BA-BA-HA-
LA-MA-HA. (in Ukrainian)

Popovych, M. (1989). Mykola Hohol: Roman-ese [Nikolai Gogol: Novel-essay]. K.: Molod. (in Ukrainian)
Scollins, K. (2022). Nikolai Gogol: Performing Hybrid Identity by Yuliya Ilchuk (review). Pushkin Review, 

24(1), 97-101.

https://core.ac.uk/download/pdf/38364972.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/38364972.pdf
https://surl.lt/szbtnk
https://muse.jhu.edu/article/877009/summary
https://muse.jhu.edu/article/903273

