
57

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

ФІЛОСОФІЯ ТА ПОЛІТОЛОГІЯ В КОНТЕКСТІ СУЧАСНОЇ КУЛЬТУРИ
ISSN 2663-0265  (print) ISSN 2663-0273  (online)

2020. Vol. 12. Issue 1. 
Journal home page: https://fip.dp.ua/index.php/FIP

ФІЛОСОФСЬКІ НАУКИ
Олександр Миколайович Корх
Доктор філософських наук, професор
Професор кафедри гуманітарної підготовки, 
філософії та ідентифікації культурних 
цінностей Університету митної справи та 
фінансів,
вул. В.Вернадського 2/4, м. Дніпро, Україна

Oleksandr Korkh
Doctor of Philosophical Sciences,
Рrofessor of the Department of humanitarian 
training, philosophy and customs identification of 
cultural values University of Customs and Finance,
Vernadskogo Str., 2/4, Dnipro, 
Ukraine

Е-mail: korh54@gmail.com, ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-7175-5011
УДК 1(091)

ІДЕЯ «SELF-MADE-MAN»: ПРОБЛЕМА ГЕНЕЗИСУ
Received 13 April 2020; revised 15 May 2020; аccepted 05 June 2020

DOI: 10.15421/352007
Анотація

Поширення в сучасному світі людини нового типу – так званого «Self-made-man» – актуалізує 
різноманітні напрямки його осмислення в науковому і ненауковому дискурсі. Необхідним таке 
осмислення є і в філософському, зокрема історико-філософському контексті, оскільки дозволяє 
переосмислити традиційний погляд на хронологічні та соціокультурні координати, в яких відбувається 
генезис ідеї «Self-made-man», а також уточнити її смислове навантаження. Відтак головна мета 
даного дослідження полягає в історико-філософській реконструкції генезису ідеї «Self-made-man». У 
ході дослідження показано, що генетично ідея «Self-made-man» нерозривно пов’язана з формуванням 
принципу індивідуалізму, смисловим ядром якого є визнання права людини на незалежне самовизначення, 
покладання на свої власні сили та персональну відповідальність за свою долю. Встановлено, що вже 
антична культура, попри наскрізну домінанту ідеї долі (логосу, року, необхідності тощо), демонструє 
доволі виразну, хоча і вкрай суперечливу інтенцію на обґрунтування такого права. Вказана інтенція 
доволі чітко фіксується і в героїчному епосі, і в філософських та правових метаморфозах античної 
культури. Сутність цих метаморфоз полягає в тому, що самодостатність, яка за традицією 
вважалась виключним атрибутом полісу (або Єдиного), поступово стає і атрибутом індивідуума, 
визнаним як факт (зокрема в римському праві) або ж постульованим як ідеал (насамперед в філософії 
доби еллінізму). В будь-якому випадку явно чи імпліцитно визнавалось, що справжня гідність і щастя 
людини визначальною мірою залежать не від примх невблаганної долі, а передусім від здатності 
людини бути незалежною від зовнішнього світу і власних пристрастей, покладатися на свої власні 
сили і брати на себе відповідальність за свою власну долю. І саме ці ідеї у ході подальшої еволюції 
утворюють смислове ядро сучасного концепту «Self-made-man». 

Ключові слова: «Self-made-man», особисте самовизначення, самопокладання, історико-
філософські витоки.

The idea of «Self-made-man»: genesis problem
Abstract

A remarkable trend of the postmodern world is the spread of a new type of person - the so-called «Self-
made-man». This actualizes the various directions of understanding of this phenomenon in scientific and 
non-scientific discourse. It is shown that the idea of «Self-made-man» needs a detailed analysis in its own 
philosophical, in particular, historical and philosophical context. This allows us to review the traditional 
view of the chronological and socio-cultural coordinates within which the genesis of the idea occurs, as well 
as to clarify its semantic meaning. The importance of this rethinking and clarification is seen in the fact that 
the concept of «Self-made-man» is increasingly being positioned as the philosophy of life of a person of the 
21st century. Therefore, the main purpose of this study is the historical and philosophical reconstruction of 
the genesis of the idea of «Self-made-man». The study shows that, genetically, the idea of «Self-made-man» 
is inextricably linked to the formation of the principle of individualism, the semantic core of which is the 
© О.М.Корх, 2020. All rights reserved.      



58

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

recognition of the human right of persons to independent self-determination and self-realization, to rely on 
their own forces and personal responsibility for their destiny. It is defined that the ancient culture, despite the 
cross-cutting dominance of the idea of fate (logos, rock, necessities, etc.), demonstrates a rather expressive 
though extremely contradictory intention to recognize the ability of the individual to be guided by his/her own 
mind, to make his/her own judgments and choices, that is, to create himself/herself. This intention is quite 
clearly recorded both in the heroic epic and in the philosophical and legal metamorphoses of ancient culture. 
The essence of the latter is that self-sufficiency, which until sometime was considered the exclusive attribute 
of the polis (or «the Single»), is gradually becoming an attribute of the individual, recognized as fact (in 
particular in Roman law), or postulated as an ideal (especially by cynics, epicureans and stoics). In both cases 
it was directly or indirectly recognized that true dignity and happiness of a human mostly depended not on 
whims of grim fate (rock or logos), but first of all on his/her personal ability to be independent from external 
world and his/her own passions, to rely on their own forces and take responsibility for their own destiny. And 
these ideas, especially in their stoic variant, in the course of further evolution form the semantic core of the 
modern concept of «Self-made-man».

Key words: idea of «Self-made-man», personal self-determination, «self-reliance», historical and 
philosophical sources.

Идея «Self-Made-Man»: проблема генезиса
Аннотация

Распространение в современном мире человека нового типа – так называемого «Self-made-man» 
– актуализирует различные направления его осмысления в научном и ненаучном дискурсе. Необходимым 
такое осмысление является и в философском, в частности историко-философском контексте, поскольку 
позволяет переосмыслить традиционный взгляд на хронологические и социокультурные координаты, в 
которых происходит генезис идеи «Self-made-man», а также уточнить ее смысловую нагрузку. Поэтому 
главная цель данного исследования заключается в историко-философской реконструкции генезиса идеи 
«Self-made-man». В ходе исследования показано, что генетически идея «Self-made-man» неразрывно 
связана с формированием принципа индивидуализма, смысловым ядром которого является признание 
права человека на независимое самоопределение, полагание на свои собственные силы и персональную 
ответственность за свою судьбу. Установлено, что уже античная культура, несмотря на доминанту 
идеи судьбы (логоса, рока, необходимости и т.д.), демонстрирует довольно выраженную, хотя и 
крайне противоречивую интенцию на обоснование такого права. Указанная интенция довольно четко 
фиксируется и в героическом эпосе, и в философских, и в правовых метаморфозах античной культуры. 
Сущность этих метаморфоз заключается в том, что самодостаточность, которая традиционно 
считалась исключительным атрибутом полиса (или Единого), становится и атрибутом индивидуума, 
признанным как факт (в частности, в римском праве) или постулированным как идеал (прежде всего 
в философии эпохи эллинизма). В любом случае явно или имплицитно признавалось, что настоящее 
достоинство и счастье человека в определяющей степени зависят не от капризов неумолимой судьбы, 
а прежде всего от его способности быть независимым от внешнего мира и собственных страстей, 
полагаться на свои собственные силы и личную ответственность за свою судьбу. И именно эти идеи 
в ходе дальнейшей эволюции образуют смысловое ядро современного концепта «Self-made-man».

Ключевые слова: «Self-made-man», личностное самоопределение, самополагание, историко-
философские истоки.

Постановка проблеми. 
Одним із помітних трендів сучасного сві-

ту є поступове поширення людини нового 
типу – так званої «Self-made-man», у найбільш 
поширеному перекладі «людини, що створила 
себе сама», доволі часто – «людини, що до-
сягла успіху своїми власними силами». Лока-
лізований передусім у західному культурному 
полі цей тип невпинно проникає і в інші куль-

турні практики. Про це свідчить і поступова 
імплементація зазначеного поняття іншими 
модерними мовами. І виразне зростання сус-
пільного запиту на осмислення його денотату. 
Це осмислення відбувається в різних формах. 
Йдеться не лише про художню літературу та 
роботи чисельних белетристів, що створюють 
життєписи людей, які досягли успіху завдя-
ки своїм власним зусиллям [Douglas 2003]. 



59

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

Зростає кількість культурологів, психологів, 
мовознавців, фахівців з педагогіки, коучин-
гу, які намагаються осмислити власні аспекти 
феномену «Self-made-man» [Дальхеева 2010; 
Левшина 2017; Липкин 2014; Тарасова 2015]. 
Інколи при цьому навіть говорять про «Self-
made-man» як «філософію життя людини ХХІ 
століття», суть якої вбачають у тому, що люди-
на створює і реалізує власну «Я-концепцію» та 
бере на себе відповідальність за власне життя 
[Антанюк 2016]. І в контексті нинішнього за-
питу на так звану «практичну філософію» такі 
розмови не є чимось надмірним. Врешті решт, 
за всього різноманіття завдань філософського 
дискурсу, головним серед них залишається 
теоретичне обґрунтування фундаментальних 
засад людської життєдіяльності, в тому числі 
шляхів до особистого успіху і щастя. Як тут 
не згадати слова Епікура про пустоту слів того 
філософа, які не ведуть людину до щастя. 

Особливо актуальним таке обґрунтуван-
ня стає в сучасному світі, який, поступово 
втягуючись до стану так званого «метамо-
дерну», невблаганно продукує відповідний 
тип суб’єктивності, «що забезпечує людині 
можливість здійснювати самоуправління, са-
мостворення («Self-made-man») у контексті 
власного буття» [Ходус 2015: 176]. Цілком 
очевидно, що характер тлумачення принци-
пової можливості такого самоуправління сти-
мулює або, навпаки, притлумлює творчу ак-
тивність людини, зумовлює її орієнтацію на 
власні сили і персональну відповідальність 
за власну долю чи патерналістські настрої та 
конформізм. Вочевидь і те, що неупереджене 
осмислення цього питання особливо актуаль-
не для суспільств, які намагаються подолати 
своє тоталітарне минуле. Адже не секрет, що в 
країнах пострадянського простору відношен-
ня до «тих, хто зробили себе самі», як міні-
мум неоднозначне. Показово у цьому зв’язку, 
що якщо в американській культурі фраза «rags 
to riches» («із грязі в князі»), будучи одним із 
компонентів американської мрії, має позитив-
ну конотацію, то в сучасній Росії, за визнан-
ням російської дослідниці О.Лєвшиної, при її 
використанні для характеристики людей, які 
«самі себе зробили», вона набуває зневажли-
вого відтінку [Левшина 2017]. 

Отже, питання, змістовно інтегровані 
навколо проблеми особистого самовизна-
чення, мають велике не тільки теоретичне, а 
й практичне значення. З іншого боку, декла-
рація філософського статусу ідеї «Self-made-
man», як утім і надання їй статусу ідеалу по-
требують детального аналізу та обґрунтуван-
ня у власне філософському категоріальному 
полі. Важливим при цьому представляється 
історико-філософський ракурс аналізу. Саме 
він дозволяє з’ясувати соціокультурні та сві-
тоглядні витоки феномену «Self-made-man», 
окреслити хронологічні та культурно-історич-
ні координати, в яких відбувається зароджен-
ня, поширення та легітимація відповідних 
уявлень та ціннісних орієнтацій. Власне лише 
на цьому ґрунті стає можливою концептуаль-
на інтерпретація сутності даного явища, його 
ймовірних історичних перспектив, а також 
відповідних світоглядних, психологічних, пе-
дагогічних, комунікативних тощо стратегій по 
відношенню до нього. Відтак головна мета 
даного дослідження полягає в історико-філо-
софській реконструкції витоків та генезису 
ідеї «Self-made-man». 

Аналіз стану дослідження. 
Попри зазначену актуальність належної 

уваги до феномену «Self-made-man» в країнах 
пострадянського простору, і надто в Україні, 
не спостерігається. Серед небагатьох публіка-
цій, дотичних до даної проблематики, перева-
жають роботи публіцистичного, культуроло-
гічного та лінгвістичного характеру [Антанюк 
2016; Левшина 2017; Липкин 2014; Тарасова 
2015 та інші]. При цьому серед їх авторів до-
мінує точка зору, за якою поява ідеалу «Self-
made-man» пов’язана з процесом формування 
американської спільноти, що набув особли-
вого розмаху у XVIII столітті, Бенджаміном 
Франкліном, котрий у своїй «Автобіографії», 
написаній у 1791 р., створив образ людини, 
яка виривається із успадкованого становища 
і створює нову ідентичність для себе, Генрі 
Клеєм, який вперше у 1832 р. застосував ви-
слів «самостворена людина» для опису лю-
дей, чий успіх залежить від них самих, а та-
кож Фредеріком Дугласом, який, починаючи 
з 1859 р., намагається окреслити концепцію 
«Self-made-man».



60

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

Виклад основного матеріалу досліджен-
ня. 

Не ставлячи під сумнів зазначені кореляції, 
у той же час вважаємо, що навряд чи вказаний 
культурно-історичний контекст був генетично 
вихідним, так би мовити «первородним» для 
ідеї «Self-made-man». На наш погляд він вия-
вився лише найбільш сприятливим, як на той 
час, для масового поширення і морально-пра-
вової легітимації ідей, породжених більш ран-
німи та фундаментальними соціокультурними 
контекстами Заходу, і генетично пов’язаних з 
архетипом незалежного самовизначення інди-
віда. Іншими словами, ідея «Self-made-man» 
часів Бенджаміна Франкліна була лише логіч-
ним продовженням цього архетипу. Цей зв’я-
зок проявляється вже на семантичному рівні. 
За слушною думкою А.Дальхєєвої, ідея «Self-
made-man», яка займає ключову аксіологічну 
позицію в американській лінгвокультурі, є 
репрезентантом її ядерного концепту «Self-
reliance» – «Покладання на самого себе». 
Який у свою чергу виражає цілісний образ 
людини, що характеризується зокрема таки-
ми обов’язковими рисами як «опора лише на 
власні сили», «незалежність», «самореаліза-
ція», «виклик долі» тощо [Дальхеева 2010: 6]. 

Вочевидь, що такі неординарні, з точки 
зору традиційного суспільства, та ще й облі-
гаторні риси не виникають на пустому місці, 
притім у такий короткий за історичними мір-
ками час. Їх формування потребує тривалої 
та складної генерації і осмислення нетради-
ційних способів буття людини, пов’язаних з 
процесом її індивідуалізації. Лише на цьому 
ґрунті виникають ідеї та цінності, інтегратив-
но представлені в такому «наріжному камені» 
західного світу як індивідуалізм. Останній в 
контексті даного дослідження цікавий насам-
перед тим, що сутність його як раз і полягає у 
визнанні права людини на незалежне само-
визначення та самореалізацію, покладання 
на свої власні сили та особисту відповідаль-
ність за власну долю. Вочевидь, що шлях до 
такого визнання починається далеко за ме-
жами XVIII століття та процесу формування 
американської нації. Достатньо згадати хоча б 
славнозвісну «Промову про гідність людини» 
Піко делла Мірандоли, в якій ще за ренесан-

сною людиною проголошувалося право само-
стійно – за власним бажанням і власною во-
лею визначати і своє місце, і свій образ, і свої 
обов’язки у цьому світі. Тобто, право людини 
стати тим, ким хоче. Однак, які культурно-іс-
торичні витоки та генезис такого права? 

При найбільш загальному підході і як уже 
зазначалось, можна припустити, що перші 
інтенції до особистого самовизначення гене-
тично пов’язані з процесом індивідуалізації, 
тобто поступового виокремлення індивіду-
альної свідомості із синкретичного родового 
начала. Однак єдиної точки зору щодо най-
більш ранніх хронологічних рамок та загаль-
них культурно-історичних обставин, у межах 
яких з достатньою достовірністю фіксуються 
ознаки особистості, що самовизначається, не-
має. Діапазон думок варіюється в межах від 
часів появи перших деспотичних форм влади 
(Е. Дюркгейм) до доби Нового часу (К. Мак-
ферсон). Більш вірогідною, однак, представ-
ляється позиція О. Лосєва, відповідно до якої 
перші ознаки особистості, що самовизнача-
ється достатньо чітко фіксуються вже у так 
звані «епічні часи», тобто на заключному ета-
пі общинно-родової формації – патріархаті. 
Саме в цей час на перший план висувається 
героїчна особистість. Ця особистість, безсум-
нівно, ще нерозривно зв’язана з родом і го-
стро відчуває цей зв’язок, у тому числі те, що 
за будь-якими подіями, зокрема вчинками са-
мого героя, завжди приховується нездоланна 
доля, фатум, космічний логос, природня необ-
хідність чи якийсь інший репрезентант кос-
мічно-родового начала. У той же час ця особи-
стість починає поступово відрізняти себе від 
інших, від родової общини у цілому, позаяк 
«герой» (від грецького (h)eros) – це смертний, 
народжений від богів і тому наділений непе-
ресічними здібностями. Зокрема і здатністю, 
в разі необхідності, самостійно визначати цілі 
своєї діяльності і засоби їхнього досягнення. 
Адже вимоги долі до конкретної людини да-
леко не завжди оприявлені чи зрозумілі. На 
великий рахунок цих вимог наперед не знає 
ніхто, навіть сама доля. Тому епічний герой 
і відчуває не лише власну особливість але і 
приреченість на особисті рішення та вчин-
ки «на свій страх і розсуд». Унаслідок цього, 



61

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

пише О. Лосєв, вчинкам героя «вже властива 
небачена самостійність, підприємливість і по-
стійна можливість принципового розходжен-
ня як з будь-яким іншим представником його 
власної родової общини, так інколи і з усією 
родовою общиною… Значною мірою епічний 
герой відрізняє себе і від демонів, і від богів, 
вступає в конфлікт з долею (виділено мною. 
– О.К.) чи, навпаки, стає її героїчним вико-
навцем» [Лосев 1977: 45]. Тобто, вже епічний 
герой наділяється принаймні імпліцитною 
здатністю до виклику долі та самовизначення. 
І попри весь трагізм такої позиції – людина 
античного світу добре усвідомлює нездолан-
ну силу долі – пафос героїчного набуває по-
ступового поширення.

З початком переходу від общинно-родо-
вого до класово-рабовласницького устрою 
необхідність і водночас можливість особи-
стісного самовизначення зростають. Адже 
людина в умовах такого переходу вже не епі-
зодично, а практично повсякчас постає перед 
проблемою особистого вибору між вимогами 
традиції (фактично роду), інтересами полісу 
(заснованому здебільшого не на родинних, а 
на сусідських відносинах) та власними – при-
ватними інтересами, позаяк грецький поліс 
мав доволі розвинутий інститут приватної 
власності. З іншого боку, участь у житті по-
лісу призводить до того, що вільний громадя-
нин все частіше залучається до різного роду 
інновацій, що сприяло формуванню в його 
свідомості, яка набуває все більш  критичного 
та раціонального характеру, уявлень про осо-
бисту незалежність і гідність. Відтак, перехід 
від общинно-родового до рабовласницького 
устрою виявився і переходом від раніше без-
умовного інстинктивного підпорядкування 
індивіда роду до індивідуальної свободи, що 
розумно визначається. Щоправда, цей перехід 
був доволі повільним, а свобода – вкрай об-
меженою, оскільки ранній поліс, спонукаючи 
індивіда до власної ініціативи та підприємли-
вості в суспільних справах, у той же час був 
досить категоричним щодо надання йому вну-
трішньої свободи мислення та світовідчуття. 
Як і раніше вони перебувають у жорсткій за-
лежності від уявлень про необхідність, долю 
тощо, які, втім, у нових умовах репрезенту-

ють здебільшого полісні начала буття. 
Ця колізія знаходить своє вираження і на 

рівні перших філософських рефлексій. Вони 
буквально просякнуті посиланнями на «не-
вблаганну долю», що виступає як головний 
репрезентант всеохоплюючого космічного 
цілого, або Єдиного, і, водночас, як головний 
принцип пояснення усього доцільного і не-
доцільного, що відбувається в ньому [Лосев 
1989: 29]. Тому не дивно, що вже перші грець-
кі філософи прославляють це всеохоплююче 
величне ціле, або Єдине і навпаки будь-яке не-
залежне виявлення людського духу розціню-
ють як замах на це Єдине, тобто на сакральні 
першооснови буття. З особливою силою така 
домінанта представлена в «ідеальній державі» 
Платона, як філософсько-міфологічному об-
ґрунтуванні необхідності повернення до цих 
першооснов. Платонівська утопія в принципі 
не припускає ні особистої незалежності, ні 
особистого вибору. Щодо особистої незалеж-
ності, то вона неможлива і неприйнятна тому, 
що людина для Платона – це насамперед ча-
стина всеохоплюючого цілого, засіб реалізації 
суспільного блага. «Одною із таких частин, 
хай навіть надзвичайно малою, є і ти, жалю-
гідна людино, і ти спрямовуєшся, постійно 
маючи перед очима, ціле. Ти і не помічаєш, 
що все, що виникло, виникло заради всього в 
цілому, для того щоб здійснилося притаманне 
для життя цілого блаженне буття, і буття це 
виникає не заради тебе, а, навпаки, ти заради 
нього» [Платон 1990: 365]. Щодо особистого 
вибору, то він також неможливий, оскільки 
доля людини наперед визначена її космічною 
природою, фактично божественною сваво-
лею, самим характером співвідношення за-
гального та одиничного в онтологічній струк-
турі платонівського світоустрою. Зображе-
ний на останніх сторінках «Держави» вибір 
душею померлої людини нового життєвого 
шляху та форми втілення має суто гіпотетич-
ний характер, оскільки зазвичай відповідає 
звичкам її попереднього життя та й до того 
ж відразу забувається, як тільки вона (душа) 
вип’є води із річки забуття – Лєти [Платон 
1994: 419-420]. Будь-які спроби «поцейбічно-
го» особистого самовизначення однозначно 
неприйнятні, оскільки ведуть до порушення 



62

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

встановленого в державі розподілу функцій 
та принципу справедливості, за яким кожен 
займається своєю, визначеною його природ-
ними задатками, справою і не втручається в 
справи інших. І саме тому будь-яка «сваволя», 
будь-яка спроба «відхилення куди хто хоче», у 
тому числі переходу з одного стану в інший, 
будь-яка спроба змінити власну долю і реалі-
зувати власне уявлення про себе, оцінюється 
«як величезна шкода для держави і з повним 
правом може вважатися найвищим злочином» 
[Платон 1994: 206]. Таким чином, і на рівні 
буденної свідомості, і на рівні філософської 
рефлексії того часу визнання функціонально-
го характеру зв’язку між людиною та суспіль-
ним цілим, а відтак і принципової нелегіти-
мності будь-яких проявів незалежного особи-
стого самовизначення, було визначальним. 

Водночас, мірою подальшого розвит-
ку і ускладнення полісно-рабовласницького 
устрою, філософська рефлексія поступово 
наповнюється все більш виразними спроба-
ми прямого чи опосередкованого узгодження 
таких проявів з домінантою долі. Вже софі-
сти намагаються обґрунтувати ідею, за якою 
справжнім суб’єктом морального рішення 
постає не абстрактно-знеособлені колектив-
не ціле (рід чи поліс) та доля, що його репре-
зентує, а конкретне, певною мірою незалежне 
особисте «Я», яке все більш усвідомлює саме 
себе «мірою всіх речей», тобто джерелом 
будь-яких оцінок та рішень. Цілком логічним 
у цьому контексті виявився заклик Сократа 
«пізнати самого себе» та шукати опору своїм 
учинкам не в природі чи зовнішніх авторите-
тах, а у власних оцінках і судженнях, що спи-
раються на незалежний, критично налашто-
ваний розум. Тобто, формально залишаючись 
конкретним втіленням всезагальних законів 
Космосу, а відтак і залежною від влади долі, 
особистість в той же час імпліцитно все біль-
ше постає як істота, принаймні потенційно 
здатна до самовизначення. Той же Платон, до 
речі, припускає існування на небі таких зраз-
ків, дивлячись на які, «людина може задума-
тися над тим, як би це влаштувати саму себе» 
[Платон 1994: 388]. І така можливість набуває 
все більш наполегливого та різнобічного об-
ґрунтування. 

Показовою у цьому відношенні була по-
зиція Аристотеля. Всупереч своєму вчителю 
він стверджує, що людина має вільну волю, 
оскільки однаково здатна до вибору як добра, 
так і зла. І саме тому має відповідати не лише 
за окремі вчинки, але й за власну долю в ці-
лому. Водночас Стагірит не поділяє платонів-
ського захоплення всеохоплюючим цілим та 
нехтування одиничним. Адже кожній людині 
притаманне цілком природне почуття любові 
до самого себе [Аристотель 1983: 410]. Тому 
безглуздо віддавати безумовну перевагу не 
життю самого себе, а чомусь іншому, зокрема 
державі. Будучи прихильником евдемонізму 
і достатньо діалектичного погляду на спів-
відношення частини та цілого Аристотель 
цілком слушно стверджує, що суспільне ціле 
не може бути щасливим, якщо нещасними є 
його частини. А бажання досягти абсолютної 
єдності та однодумності у поведінці людей, 
характерне для Платон, вважає таким же про-
типриродним, як і спробу замінити симфонію 
унісоном або ритм одним тактом [Аристотель 
1983: 412]. Таким чином, ідея залежності лю-
дини від примх долі або сліпого року вже в 
ученні Аристотеля втрачає свою раніше апо-
диктичну категоричність. 

З подальшим ускладненням і водночас 
початком кризи рабовласницького полісу 
такі інтенції набувають все більшої гостроти 
і виразності. Справа в тому, що особистість 
доволі повільно, але невпинно вивільняється 
від жорстких регламентацій, що обмежували 
її власні оцінки, рішення та дії. У той же час 
поступово скорочуються її можливості щодо 
виконання певних громадянських функцій в 
межах полісу, що стає все більш складним і 
самодостатнім. Як наслідок індивід чим далі, 
тим більше втрачає усталені орієнтири і по-
стає сам на сам з масою нового, часто незро-
зумілого і навіть ворожого з точки зору ви-
мог традиції та особистих інтересів. Усе це 
посилює екзистенціальне відчуття власної 
окремішності, яке з часом трансформується в 
уявлення про особисту самодостатність і на-
віть незалежність від зовнішнього світу – «ав-
таркію», в прагнення втекти від політики та 
суспільних справ – «аполітію», врешті решт 
у виправдання власної «автономії» (букваль-



63

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

но «самозаконності»), тобто права на само-
врядування. І всі ці трансформації принаймні 
імпліцитно спиралися на формально неприпу-
стимі уявлення про свободу волі – онтологіч-
ну основу і самовизначення, і самореалізації. 
Тією чи іншою мірою такі настанови отриму-
ють своє відображення і на рівні філософської 
рефлексії. 

Особливо показовою в цьому відношенні 
була позиція кініків, які у своїй практичній 
філософії, що виражала життєвий досвід ін-
дивіда, який може опертися лише на самого 
себе, надали особливо радикального характе-
ру принципу «автаркії». Адже, на переконан-
ня кініків, лише покладаючись на самого себе 
індивід може досягти вищої цінності – духов-
ної свободи, незалежності від інших та від 
світу в цілому. Відповідно до цього головною 
умовою особистої гідності проголошується 
не беззастережне дотримання вимог традицій 
чи закону, не наявність багатства чи знатність 
походження, не вміння догоджати сильним 
і пристосовуватися до обставин, а сила осо-
бистого духу, здатність до незалежності від 
будь-яких авторитетів, презирство до багат-
ства та успадкованих заслуг, спроможність до 
самообмеження (аскези) та самоврядування 
(автономії), за Антисфеном – «вміння залиша-
тися наодинці з собою» і «ні в чому не покла-
датися на долю» [Антология кинизма 1984: 
55, 97]. 

Виходячи з цього кініки запропонували 
індивіду «перечеканити» традиційні уявлення 
про основні цінності людського буття і поча-
ти жити за власними законами. Як наслідок 
– радикальна вимога Діогена надати кожному 
право жити як він захоче [Антология кинизма 
1984: 219], завадити якій вже була нездатна і 
загроза остракізму – формулу страшного про-
кляття «без общини, без дому, без вітчизни» 
Діоген зухвало застосовує по відношенню до 
самого себе. При цьому головним шляхом, 
який веде до духовної свободи, є аскеза, під 
якою Діоген розуміє не лише максимальне 
обмеження власних потреб але й постійну го-
товність протистояти ударам долі. Цілком оче-
видно, що всі ці ідеї, певною мірою «пом’як-
шені» стоїками, мали не аби який вплив на 
становлення християнського аскетизму, а в 

перспективі – на формування таких важливих 
рис пуританізму як незалежність, орієнтація 
на власні сили та особисту відповідальність, 
стійкість, бережливість, енергійність тощо. 
Врешті решт – створювали ідейні підвалини 
феномену особистості, що покладається на 
себе і створює себе сама. 

Нового звучання зазначені ідеї набувають 
в філософії доби еллінізму, коли байдужість, а 
то і ворожість світу по відношенню до людини 
стає особливо відчутною. В цих умовах іншо-
го шляху до бажаного щастя, під яким розумі-
ється передусім відсутність страждань і стан 
спокою – атараксії, окрім як максимальної 
незалежності від світу, на думку епікурейців, 
немає. І для досягнення такого стану людина 
не має потреби ні в чому, окрім самої себе. 
Причому, на відміну від кініків, які зробили 
акцент перш за все на морально-вольових за-
садах особистої самодостатності, Епікур на-
магається обґрунтувати власне онтологічні її 
підстави. Запозичена у Демокрита і суттєво 
переосмислена атомістика, приваблює Епі-
кура передусім тим, що створює передумо-
ви для онтологічного обґрунтування свободи 
волі людини, яка, на його думку, криється в 
можливості довільного відхилення атомів. За-
перечення такої можливості є неприйнятним 
в принципі, оскільки призводить до вкрай 
фаталістичних наслідків, на тлі яких «краще 
взагалі було б слідувати міфу про богів, аніж 
бути рабом долі фізиків; адже міф дає натяк на 
надію задобрити богів шаною до них, тоді як 
доля вміщує в собі невмолиму необхідність» 
[Эпикур 1983: 317]. Відтак, індивід має поз-
бавитися численних фобій, у тому числі стра-
хів перед богами, усвідомити власну гідність, 
стати незалежним від зовнішніх обставин і у 
вирішенні всіх життєвих проблем покладати-
ся передусім на самого себе. 

Аналогічні ідеї набувають особливого 
поширення в філософії стародавнього Риму. 
Так, попри позірний однозначний фаталізм, 
що знайшов своє афористичне вираження у 
відомій тезі про те, що «згодного доля веде, 
а незгодного тягне», доволі виразні інтенції 
щодо особистої свободи вміщував пізній сто-
їцизм, репрезентований насамперед погляда-
ми Сенеки, Епіктета та Марка Аврелія. Сво-



64

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

бода людини, на їхню думку, базується на її 
здатності відрізняти те, що знаходиться у її 
владі (її думки, прагнення, бажання чи неба-
жання тощо) від того, що є зовнішнім і вихо-
дить за межі цієї влади (її тіло, майно, держав-
на кар’єра, добре ім’я тощо) і, відповідно, на 
її спроможності робити усвідомлений вибір 
між першим та другим. І це головна умова до-
сягнення вищої мети життя – атараксії. Адже 
не зовнішні обставини чи речі роблять лю-
дину щасливою чи нещасною, а наше власне 
уявлення про них, небезпідставно стверджує 
Епіктет [Эпиктет 2012: 58]. Відтак, існує 
лише один шлях до спокою як єдино можли-
вої форми щастя – перестати турбуватися про 
речі, які не підвладні нашій волі, «презир-
ство до того, що поза нами» [Эпиктет 2012: 
63]. Тобто, песимістично оцінюючи здатність 
людини змінювати чи контролювати зовнішні 
обставини свого буття, по суті – протистояти 
вимогам Логосу (Долі), стоїки орієнтують на 
внутрішню незалежність від цих обставин, 
яка досягається жорстким контролем власних 
бажань і усвідомленим вибором на користь 
лише того, що перебуває у нашій владі. Від-
так, усвідомлення власної гідності, яка набу-
ває все більшої ваги в контексті ідеї всезагаль-
ної рівності кожного перед богом, презирство 
до того, що непідвладне нам і влада над собою 
створюють передумови особистої свободи. 
Саме звідси і цілком логічний, причому пов-
ністю у відповідності до сутності ідеї «Self-
made-man», заклик Сенеки не розраховувати 
на молитви, а «… покладатися на себе… Що 
за потреба в молитвах? Зроби сам себе (ви-
ділено мною. – О.К.) щасливим! Це тобі під 
силу» [Сенека 1977: ХХХІ]. З огляду на те, 
що «чисельні ідеї та образи Нового Заповіту 
майже дослівно співпадають з цитатами із Се-
неки» [Сапов 1995: 11], можна лише уявити 
міру впливу стоїцизму на формування христи-
янського світогляду взагалі та ідеї «Self-made-
man» зокрема. Особливо з урахуванням того, 
що «стоїцизм (уже не лише як філософське 
вчення, а як певний умонастрій, певний склад 
розуму і характеру) відроджувався в історії 
неодноразово. Стоїками, – підкреслює зокре-
ма В. Сапов, – були англійські пуритани, носії 
«духу капіталізму» і засновники Нової Анг-

лії…» [Сапов 1995: 12].
Показовими були і погляди Цицерона. 

Критикуючи Епікура за його ідею довільно-
го відхилення атомів, яка, на його думку, не 
лише не пояснювала свободу волі але й ста-
вила під сумнів принцип причинності, Ци-
церон виводить її (свободу волі) із життя як 
сутності душі. Адже невід’ємним атрибутом 
життя є саморух і, відповідно, самовизначен-
ня. Але те, що здатне до самовизначення, на 
переконання не лише Цицерона, є вільним. 
Водночас, неприйнятним для Цицерона є і 
фаталізм стоїків, невблаганність долі яких 
знімала з людини будь-яку відповідальність 
за нею скоєне. Він намагається обґрунтувати 
ідею індивіда як суб’єкта особистої свободи 
і, водночас, персональної моральної та пра-
вової відповідальності. І робить це достатньо 
переконливо в своєму трактаті «Про долю». 
Якщо ми слідуємо за стоїками і визнаємо, що 
все відбувається під впливом долі, то повин-
ні визнати і те, стверджує Цицерон, що всі 
події, у тому числі наші вчинки, знаходяться 
поза межами нашої влади. Але якщо це так, 
то ми не є вільними у своїх вчинках і тому не 
несемо ніякої відповідальності за їх наслід-
ки, і, відповідно, не заслуговуємо ні нагород, 
ні покарань [Цицерон 1985: 313-314]. Відтак 
лише визнання свободи волі індивіда створює 
основу для особистої відповідальності, як на-
слідок – для моралі і права. 

Варто при цьому особливо підкреслити, 
що зазначені інтенції римської філософії ціл-
ком відповідали соціально-економічним реа-
ліям того часу, а відтак і головним настановам 
римського приватного права. Підкорюючись 
потребам економічного життя у величезній 
імперії, які вимагали звільнення індивіда від 
усього того, що заважало його господарській 
діяльності, і забезпечення його повної самоді-
яльності, «римське право пронизується духом 
індивідуалізму, принципами індивідуальної 
свободи та самовизначення (виділено мною. 
– О.К.)» [Покровський 1998: 53], в ньому за-
роджується і легітимізується раніше не при-
йнятне уявлення про людину як суб’єкт пра-
ва, як щось юридично самостійне навіть по 
відношенню до суспільства і держави. Отже, 
ідея особистого самовизначення поступово 



65

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

вписується в систему римського приватно-
го права. Рецепція цього права, починаючи з 
ХІ-ХІІ століть цілим рядом європейських дер-
жав, безумовно, сприяла інтенсивному поши-
ренню відповідних ідей щодо спроможності, 
необхідності та права індивіда на незалежне 
самовизначення, формуванню європейської 
правосвідомості, з притаманним їй принци-
пом недоторканності природних прав люди-
ни, у цілому.

Висновки. 
Стрімке поширення, починаючи з ХVIIІ 

століття, ідеї «Self-made-man» не було чимось 
випадковим чи безпередумовним. Уже анти-
чна культура, попри наскрізну домінанту ідеї 
долі (логосу, року, необхідності тощо), демон-
струє виразну інтенцію на доволі суперечливе 
і все ж визнання права особистості керуватися 
власним розумом, робити власні оцінки та ви-
бір, відтак – на принаймні формальне визнан-
ня здатності та права індивіда самостійно тво-
рити власну долю. Зазначена інтенція доволі 
чітко фіксується і в героїчному епосі, і в філо-
софських та правових метаморфозах античної 
культури, сутність яких полягає в тому, що 

самодостатність, яка вважалась виключним 
атрибутом космічного та соціального Цілого 
(Єдиного), поступово стає і атрибутом індиві-
дуума, визнаним як факт (у тому числі в рим-
ському праві) або ж прямо чи опосередковано 
постульованим як ідеал насамперед кініками, 
епікурейцями і стоїками. При всій самобут-
ності останніх спільним для них є усвідом-
лення того, що і справжня гідність, і щастя 
людини вирішальною мірою залежать не від 
примх невблаганної долі (року чи логосу), а 
від її здатності бути незалежною від зовніш-
нього світу і власних пристрастей, покладати-
ся на свої власні сили, робити виклики долі 
і особисто відповідати за їх наслідки. І саме 
ці ідеї, особливо в їх стоїчному варіанті, у 
ході подальшої еволюції утворюють смислове 
ядро сучасного концепту «Self-made-man». З 
огляду на таку фундаментальну укоріненість 
можна припустити, що образи та інтенції, зу-
мовлені цим концептом, не є чимось тимчасо-
во-епізодичним. З часом вони можуть набути 
якщо й не універсального, то вельми масово-
го, особливо з огляду на сучасну «ліберальну 
революцію» (Фукуяма), характеру. 

Бібліографічні посилання
Антанюк, В. (2016). Философия self-made-man. Конструктор успеха [Електронний ресурс]. Режим 

доступу: https://constructorus.ru/samorazvitie/filosofiya-self-made-man.html 
Антология кинизма: Фрагменты сочинений кинических мыслителей. (1984). М. 
Аристотель. (1983). Сочинения: В 4т. М. Т.4.
Дальхеева, А.М. (2010). Параконцептуальное заимствование как вид взаимодействия лингвокультур 

(на примере трансляции фразеологического репрезентанта американского концепта Self-
Reliance в русскую лингвокультуру). Автореф. дис. на соискание степени канд.филол.н. Иркутск. 

Левшина, О.Н. (2017). Идея «Self-made man»: особенности восприятия в США и России. [Електронний 
ресурс]. Режим доступу: https://cyberleninka.ru/article/n/ideya-self-made-man-osobennosti-vospriyatiya-v-ssha-i-
rossii 

Липкин, А.И. (2014). Субцивилизационная специфика США. 1. Американский индивидуализм. 
Культура и искусство, 6, 618-633. [Електронний ресурс]. Режим доступу: https://nbpublish.com/
library_read_article.php?id=-31457 

Лосев, А.Ф. (1977). Античная философия истории. М. 
Лосев, А.Ф. (1989). История античной философии. М.
Платон. (1990). Законы. М. 
Платон. (1994). Государство, в: Платон. Собр. Сочинений: в 4 т. Т.3. М.
Покровский, И.А. (1998). Основные проблемы гражданского права. М.
Сенека. (1977). Нравственные письма к Луцилию. М.
Сапов, В.В. (1995). О стоиках и стоицизме, в: Римские стоики. М., 5-12.
Тарасова, О.В., Яцевич О.Е. (2015). Селфмейдмен: от истории к современности. Теория и практика 

общественного развития, 6, 130-132. 
Ходус, Е.В. (2015). «Идея субъекта» как эпистемологическая и онтологическая проблема: к вопросу 

вариативности форм современной субъективности. Актуальні проблеми філософії та соціології, 
3, 176-181. [Електронний ресурс]. Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/aprfc_2015_3_35



66

«Філософія та політологія в контексті сучасної культури», 2020, Т. 12, Вип. 1(25)

Цицерон. (1985). Философские трактаты. М.
Что такое селф мэйд и как его применять в своей жизни? (2014). [Електронний ресурс] Режим доступу: 

https://brjunetka.ru/self-made-ili-kak-sdelat-sebya-samomu/
Эпиктет. (2012). Энхиридион (Краткое руководство к нравственной жизни). СПб.
Эпикур. (1983). Письмо к Менекею. Главные мысли, в: Лукреций Т. О природе вещей. М. 
Douglas, F. (2003). Narrative of the Life of Frederick Douglas, an American Slave, in: The Norton Anthology 

of American Literature. 6th ed. Vol. B. London. New York. 
Miller B., Lapham, M. (2012). The Self-made-myth. San-Francisco. 

References
Antanyuk, V. (2016). Filosofiya self-made-man. Konstruktor uspeha [The philosophy of self-made-man. 

Success Constructor]. Retrieved from https://constructorus.ru/samorazvitie/filosofiya-self-made-man.
html (in Russian)

Antologiya kinizma: Fragmenty sochinenij kinicheskih myslitelej [Anthology of Kinism: Fragments of the 
works of cynical thinkers]. (1984). M. (in Russian)

Aristotel. (1983). Sochineniya [Works]: V 4t. M. T.4. (in Russian)
Chto takoe self mejd i kak ego primenyat v svoej zhizni? [What is selfie maid and how to apply it in your life?]. 

(2014). Retrieved from https://brjunetka.ru/self-made-ili-kak-sdelat-sebya-samomu/ (in Russian)
Ciceron. (1985). Filosofskie traktaty [Philosophical treatises]. M. (in Russian)
Dalheeva, A.M. (2010). Parakonceptualnoe zaimstvovanie kak vid vzaimodejstviya lingvokultur (na primere 

translyacii frazeologicheskogo reprezentanta amerikanskogo koncepta Self-Reliance v russkuyu 
lingvokulturu) [Paraconceptual borrowing as a type of interaction between linguistic cultures (on the 
example of the translation of the phraseological representative of the American concept of Self-Reliance 
into Russian linguistic culture)]: Avtoref. Dis. na soiskanie uchenoj stepeni kand.filol.n. Irkutsk. (in 
Russian)

Douglas, F. (2003). Narrative of the Life of Frederick Douglas, an American Slave, in: The Norton Anthology 
of American Literature. 6th ed. Vol. B. London. New York. 

Epiktet. (2012). Enhiridion (Kratkoe rukovodstvo k nravstvennoj zhizni) [Enhiridion (A Brief Guide to Moral 
Life)]. SPb. (in Russian)

Epikur. (1983). Pismo k Menekeyu. Glavnye mysli [Letter to Menekey. Main thoughts], in: Lukrecij T. O 
prirode veshej. M. (in Russian)

Hodus, E. (2015). «Ideya subekta» kak epistemologicheskaya i ontologicheskaya problema: k voprosu 
variativnosti form sovremennoj subektivnosti [“Idea of the subject” as an epistemological and ontological 
problem: on the issue of variability of forms of modern subjectivity]. Aktualni problemi filosofiyi ta 
sociologiyi, 3, 176-181. Retrieved from http://nbuv.gov.ua/UJRN/aprfc_2015_3_35 (in Russian)

Levshina, O.N. (2017). Ideya «Self-made man»: osobennosti vospriyatiya v SShA i Rossii [The idea of «Self-
made man»: features of perception in the US and Russia]. Retrieved from https://cyberleninka.ru/
article/n/ideya-self-made-man-osobennosti-vospriyatiya-v-ssha-i-rossii (in Russian)

Lipkin, A.I. (2014). Subcivilizacionnaya specifika SShA. 1. Amerikanskij individualizm [Subcivilizational 
specificity of the USA. 1. American individualism]. Kultura i iskusstvo, 6, 618-633. Retrieved from 
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=-31457 (in Russian)

Losev A.F. (1977). Antichnaya filosofiya istorii [Antique philosophy of history]. M. (in Russian)
Losev, A.F. (1989). Istoriya antichnoj filosofii [History of Ancient Philosophy]. M. (in Russian)
Miller, B. & Lapham, M. (2012). The Self-made-myth. San-Francisco.
Platon. (1990). Zakony [Laws]. M. (in Russian)
Platon. (1994). Gosudarstvo [State], in: Platon. Sobr. Sochinenij: v 4t. T.3. M. (in Russian)
Pokrovskij, I.A. (1998). Osnovnye problemy grazhdanskogo prava [The main problems of civil law]. M. (in 

Russian)
Sapov, V. (1995). O stoikah i stoicizme [About the Stoics and Stoicism], in: Rimskie stoiki. M., 5-12. (in 

Russian)
Seneka. (1977). Nravstvennye pisma k Luciliyu [Moral letters to Lucius]. M. (in Russian)
Tarasova, O.V. & Yacevich O.E. (2015). Selfmejdmen: ot istorii k sovremennosti [Self-mademan: from history 

to modernity]. Teoriya i praktika obshestvennogo razvitiya, 6, 130-132. (in Russian)


